#### 本期專題3

# 從卑南族南王部落兒歌談語言復育

文/林志興Agilasay Pakawyan

⇒→言、音樂與服飾裝扮相同,都是文化最外顯的部分,在族群交流的場域裡, ▶ 員上書戶
□ 最先接觸入眼的必是服飾與裝扮的意象,最先入耳聽到的必是說話的口音, 而表達善意或誇示自己的文化時,音樂舞蹈就扮演了更重要的功能。

學校強力干擾族語的發展,社會鼓勵學習新語言和文化,使小孩很快地聽不懂 耳畔母親呢喃的搖藍曲,小孩之間的語言遊戲內容換成了新的唱遊,在此一情形 下,原住民的兒歌應是最先潰忘而被外來文化所替代的部分。

然而,自從1980年代以後,原住民議題與文化復振的願望抬頭之後,原住民 文化的探索與重建有如星星之火熱烈地撩起,在原住民藝術美學當中,最具吸引力 的音樂舞蹈可以說是表現最活潑的一環,在生活、藝術、經濟活動、政治慶典的領 域(謝世忠1994),甚至外交的領域,處處能見到原住民歌舞的展演。可是做爲音 樂之芽或音樂之母的兒歌,卻始終乏人間津。

即使是學術研究工作中,研究者也寥寥可數。像已成為日據時期研究原住民音 樂最具權威的黑澤隆朝先生,其著作中也少見童謠或兒歌,即使在他的原住民音樂 分類裡,我們也會發現也僅在慶典歌類下立了未成年之歌的小類別而已。(轉引自 林桂枝1998:49)

### 卑南族及南干部落簡介

卑南族是個人口極少的族群,至1998年底止,總戶數已有5,413戶,人口約2萬 人,位居臺灣原住民族之第五順位,可謂少數中的少數。

約南起於知本溪北抵卑南溪之間的卑南平原近山腳處地帶,是卑南族傳統的居 住地,卑南族人自古即在這一帶,建置了知本、建和、利家、泰安、初鹿、阿里 擺、下檳榔、南王等8個聚落,而1930年原卑南社人遷居南王里的時候,社中有 一部分人則遷往臺東成立了新的聚落稱「巴布魯」(曾振名1983)。光復後行政區原 屬初鹿的「龍過脈」,也因人口增長,重新劃分出明峰村之故,而自成一個新的社 區單位。而這些聚落都緊鄰著其他族群。北接阿美、布農,西鄰魯凱,南通排灣。 有關卑南族的音樂風貌,我們可以由幾位前輩學者的描述獲知一個梗概。 首先介紹一下史惟亮(1967:56)的觀察描述:

卑南族全部僅有8個社。卑南族地處魯凱、排灣及阿美、布農各族環繞之中, 且有一面臨海。

卑南族民歌當中沒有布農族的強悍和魯凱、排灣族的豪放,也沒有阿美的樂天等特點,但它的民歌卻吸收了魯凱、排灣和阿美的悠遠、和平、田園等風味,卑南民歌中也還留傳著較原始的誦經般曲調,但大都數都已經相當歌曲化了,有戀愛、回憶、農忙、團聚、結婚、寂寞、搖籃、飲酒、打獵、收穫......等歌,但他們缺獵頭戰爭的歌,基本上卑南是一個和平的小民族,在音樂上它很像歐洲的瑞士,並沒有太多的獨立性,卻兼有各族音樂之長。

#### 南王部落的兒歌

南王部落的兒歌,就如同筆者在前言中所述,是卑南族音樂文化當中,最早流失的部分,現在在南王的日常生活當中,已難得能聽到有人歌唱,偶然有人唱出,也都是年逾60以上的老人偶然之興,兒歌由60以上返老返童的老人家來唱,看似有趣,實則悲哀。本應由少年自己來唱的少年年祭之歌,在祭典的時候,我們會看到一、二位長老代唱的畫面,即使代唱的長老,也往往是拿著一本小小的筆記本看著唱,所以南王部落的小孩之歌,已經被現代文明逼到快要絕滅的角落,只有很少的時候,很少的老人想起它們的時候才唱。

不過,幸好,有些前輩學者曾經做過一些採集與研究的工作,協助了記憶的喚 起,經由爬梳他們的著作,可以提供我們認識南王部落的兒歌。

就筆者所知,含有卑南族音樂資料之文獻,有《蕃族慣習調查報告書》黑澤隆朝、許常惠、呂炳川、林信來及洪國勝、錢善華等人之研究。但《蕃族慣習調查報告書》所錄者(1916:341-349),僅有獵祭時 payrayraw 片假名的歌詞,無兒歌之採錄。而筆者未能收集到黑澤隆朝之研究,但曾詢問過林信來先生,據他告知黑澤之著作很少提到兒歌。而許常惠先生諸多發表過的文獻中,筆者亦未見到有關卑南族兒歌方面的論述及呈現。但呂炳川、林信來的研究中,則紀錄了一些卑南族兒歌,而且包括了南王部落的兒歌。洪國勝、錢善華兩位之卑南族童謠採集研究,可以說

是迄今爲止,收集卑南族兒歌最豐富之研究,是極值得參考的文獻資料。

對南王部落的卑南族人而言, takubakuban (少年組)以前的所唱的歌都算是小 孩子的歌。

如果按卑南族人的標準來看,卑南族的兒歌應該包括如下的三個範疇: 少年 祭儀之歌、搖藍曲、兒歌。其中,少年祭儀之歌,由於南王部落有特別的少年會所 制度之故,所伴隨而生的祭儀與日常歌曲,恐怕是其他族群所少有的特色。雖然在 卑南人的語言表現中,講到少年祭儀所特有的歌曲時,會直接說那是少年會所的歌 (snav Da takutakuban),可是總的來看,卑南成人們,仍是把少年組的成員們看成是 未成年的小孩,所以少年會所的祭儀用歌,仍然歸入兒歌的範疇裡。依此而言,南 王卑南族人的兒歌,應含下列的類別:

#### 一、maenen(哄小孩之歌,即搖籃曲)

搖籃曲又可分為下列兩種:

- 1.大人唱給小孩的哄小孩之歌,周作人稱爲母歌(朱介凡1982)
- 2. 大孩子唱給小孩子的哄小孩之歌

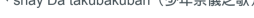
# 二、snav Da lalak(小孩之歌,兒歌)

1. 遊戲歌:配合遊戲所唱的歌

2. 敘述歌: 敘述事情、願望和抒發情緒的歌

3. 舞蹈歌: 可用在舞蹈上的歌 4. 數數歌: 學習與記憶數字的歌

#### 三、snay Da takubakuban(少年祭儀之歌)





甲、kuDaw(與猴子相關的祭歌)

- (1)kuDawiami(北部落的少年祭歌)有三種歌詞,但曲式皆同
  - a. 在pangayangayawan(刺猴訓練場)時唱的祭歌。
  - b. 在會所時唱的祭歌。
  - c. 在 aDaaDaran (棄猴處) 唱的祭歌



少年祭祭儀有專屬的祭歌。(攝影/徐明正)

- (2) kuDaw i timur (南部落的少年祭歌)。只有一種kuDaw。
  - a. 在 pangayangayawan (刺猴訓練場) 只刺猴,不唱祭歌。
  - b. 回到會所後,也不唱kuDaw,而是唱penikbik (這首祭儀歌曲,在歌唱結束時,全體要口中出hu-hu之聲,然後以腳踏takuban 之竹板,象徵除
    - 去舊塵,迎接新年)
  - c. 棄猴時, 才唱kuDaw。
- 乙、祭儀後之歌舞。
- (1) isuwaLay alialian (招喚伙伴 來跳舞之歌)
- (2) pankun 或padukduk (快板的)
- (3)一般的舞蹈歌曲
- 2. 在 takuban 生活時唱的歌。

據說在往昔takuban 中生活,休息



卑南族猴祭時有特別的祭歌。(攝影/徐明正)

的時間,年長的少年領導們,常會唱一些互相逗弄的歌,甚至令下級者唱一些逗弄的歌,要他們唱出那一位美少女最配那一位上級來取樂,不過,因少年會所的功能被學校取代,會所生活式微,50歲年齡左右的人也只是聽過而已。

從上述的呈現的南王部落兒歌的項目,我們會發現前文所蒐羅的童謠或兒歌缺了不少項目,還有待補齊(最好能編輯成譜冊或有聲出版品)。況且,南王卑南族人的的歌曲,常有同曲不同詞的現象。所以往昔兒歌世界的內容,應多於我們現在所能掌握的數目。

### 復育與發展南王部落的兒歌

林海音(1977:1-2)在為朱介凡編著之《中國兒歌》作序時,曾經回憶著寫下這麼一段感人的話:「在我幼年的時代,學齡前的兒童教育不是交給托兒所、幼稚園,而是由母親、祖母親自來撫育、教養。子女眾多的家庭……就加入奶媽和僕婦。無論主僕都識字無多,不懂什麼叫『兒童教育』,但是孩子們仍然在學習;語言的學習,常識的增進,性情的陶冶,道德倫理的灌輸……可以說都是從這種『口傳教育』——兒歌中得到的。因此我敢說兒歌就是一部中國的兒童語意學、兒童心理學、兒童教育學、兒童倫理學、兒童文學……。可是在學校普及和大家庭

生活解體的今天,兒歌卻沒了影兒了! 我們也許會說,學校教育不斷進步,使兒 童讀書識字,畫圖遊戲,做人做事,有更科學的方法來達成教育的目的。就連我自 己,雖然幼年的兒歌,朗朗上口,可是當我教育我的孩子,已經不使用這套了。」

這一段話,說在20多年前,時至今日臺灣社會中的中文及閩南部分情況已經 略好了些,至少在書店裡可以看到不少以本土內容爲主的兒童出版品,媽媽不一定 再親自唱兒歌給小孩聽,也都能爲孩子找到平面或有聲的出版品代勞。

可是對南王的卑南族人(甚至所有的原住民)而言,兒歌的處境可能更劣於林 海音當年所處的環境。有一點相當明確,漢語及其方言群閩南、客家,仍是一個活 生生的語言,相對於卑南族的處境而言,已經瀕臨滅絕。即使受時代風潮影響,政 府實施了多項鼓勵的措施,最多只做到了「點」的成績,功效猶未能穿透到原住民 社會的最底層,產生「面」的效果。更由於人口群不足以支持有利可圖的市場,遑 論民間力量的投入,所以處境令人更形擔憂。我們的孩子能買到的也是他族群的材 料,所以學會了其他語言文化,根本無緣見識本族文化。

過去,我們學習的內涵以西方童話和歌謠爲主,而今,竟在本土文化的大旗 下,面對另一個強勢的「本土文化」。我,我們的孩子,認識「天黑黑」,但是完全 不認識卑南族的兒歌。

# 重新發掘南王卑南音樂脈礦的建言

筆者在探索南王卑南族人兒歌的現存實況後,進一步認識到南王卑南族的兒歌



兒歌與歌謠是族群語言與音樂美學基礎的一環。 (攝影/徐明正)

對南王部落或整個卑南族的意義和 價值。筆者認爲,兒歌或童謠更是一 個族群音樂與語言美學的一環,基礎 的一環,而此一美學的提倡,最能促 進族群意識的認同,最能幫助一個弱 勢族群,自信地、勇敢的立足於大社 會。何況原住民音樂相異於漢族音 樂,其音樂本身的豐富性和藝術性, 還不只是原住民本族人學習而已,更 能夠充實大社會之音樂教育內含。林 道生(1997:20-24) 說原住民音樂的形式,幾乎包括了西歐文藝復興以前的各種形式,所以在音樂教育中推廣原住民民謠,合於當代音樂教學的理念及目標,也和我們的生活環境相配合。

所以,如何重新發掘幾近流失的南王卑南族音樂脈礦,並重新加以發展,筆者 建議如下:

第一: 加強整理工作: 整理就是整理現存的記憶, 喚起流失的記憶, 深化所有的記憶。

關於這項工作,目前我們至少能做到,加強蒐集前輩學者採集資料的彙整,鼓勵卑南族人或非卑南族人對民族音樂產生興趣,而加強田野採集的工作。以歌譜記錄,以錄音記錄,以影像記錄,以各種有效的途徑採集。既然有資料,就必涉及到保管、保存與資料運用的問題,如何集中管理、複製、維護資料的安全,也許要因應資料量的多寡設立資料櫃、資料室或資料中心,配合部落中現有的機構來加以保存運用。學校、臨近的博物館也許是協助此項工作的好單位。

第二:鼓勵研究與創新:鼓勵對現有的音樂材料進行學習與研究分析,讓更多族人瞭解自身的音樂特性。鼓勵應用研究,諸如作曲,教學、推廣策略甚至賞析方面之研究。對於南王部落而言,在作曲方面自日據時期以來,就有很好的創作傳統,這個傳統是由卑南族民族音樂家陸森寶所創育的。陸森寶一生創作了兩三百首卑南族的音樂,其中多首歌曲已成卑南族之全民歌曲,其影響甚至及於校園民歌之發展。而今陸森寶雖已過世,但其遺風仍深刻影響著南王部落,目前南王部落中從事音樂創作和舞蹈工作的人士,諸如林清美、林豪勳、陸賢文、陳建年、曾志偉等人,或侄或孫,皆爲其晚輩,而且潛力驚人。只可惜,迄今爲止尚未注意到兒歌創作的領域,若能鼓勵研究創作,必能綻放成果,增加兒歌曲目,豐富卑南小孩的心靈世界。

第三:加強推廣活動:將兒歌資料納入學校音樂教育活動之中(諸如音樂課、合唱團),以鼓勵學童學唱。目前南王國小十分熱心推動族語教育及鄉土教學活動,但在兒歌的推廣活動上,除了近2年來舉辦少年成長營,教授南王部落的少年們認識祭儀有關的文化及歌曲演唱之外,其他的兒歌尚未進入音樂教育的活動之內,似可加強。另外,應可配合學校之語言,黃貴潮(1998:109)認爲兒歌具有訓練的功能,借用各式各樣的兒歌,訓練兒童的口舌發音能力。筆者亦認爲原住民兒

歌,在無意義的虛詞部分,可以練舌練口之發音,在實詞的部分,可以讓他們學習 造句能力,而配合兒歌的遊戲,可以促進兒童人與人相處的能力。

教育活動提倡兒歌復振創作運動,例如,將鼓勵有音樂興趣的兒童,將好的作 文作品或好的族語作品,採合作方式創作自己唱的兒歌。鼓勵出版,諸如出版譜冊 10,出版有聲資料:唱片、錄音帶、伴唱帶、配合教學畫面的MTV等,甚至可以 應用電腦於音樂教學(賴美鈴1997:63-74)及推廣活動上。





出版傳統兒童歌謠,有助復振族語。(圖片來源/高雄市臺灣山地文化研究會)

第四: 以學校功能帶動部落風潮: 任何一項與人有關之事務,其成敗之舉, 常與推動者密切相關,十分切合實際,但在一個部落之中,成立專責機構,則顯困 難,不過利用現有之政府機構,做爲推動單位,則十分可行。現今南王部落內之政 府機構,特別是文教機構有南王國小、卑南國中及國立臺灣史前文化博物館籌備處 之卑南文化公園。然而盱衡實況,筆者認爲以南王國小爲中心,結合上沭單位,及 部落中之長老與各種組織團體,是最佳的搭配。透渦學校,帶動計會教育,甚至積 極組成研究會、推廣會或作曲會之學習型組織,不僅配合及結合教育部之推倡終身 學政策,亦可借助社區總體營造之策略與資源。

本文從文獻回顧的角度,配合筆者在南王生活的實際經驗,面對似已將絕之兒

歌,重新探索南王卑南族人的兒歌世界。1998年底,在師大成教中心李瑛教授協助之下,在南王國小舉辦了一場成人的母語研討會,研討之後,結業學員必須返回部落負責推廣工作,建和部落因此產生了一首以族語頌讚故鄉的悅耳兒歌,而該兒歌在推廣者努力下,已漸成人人會唱的歌曲。

1990年在聲寶文教基金會的贊助之下,救國團曾經組織高中學生的表演團隊 赴北巡迴各大專院校表演「後山傳奇」之節目,當時,幸好許常惠先生出版了原住 民音樂的譜冊,使該團在尋找資料和學習上,節省了許多力氣。

最近,有音樂製作人探到了南王部落蘊藏著音樂的寶庫,製作人曾志偉想聽我的意見,送了一份母帶給我試聽,當一陣陣從來都沒有聽過的天籟之音昇起,震懾住了我的心!那是南王部落的搖籃曲,是大人唱給小孩聽的那種搖籃曲,是我應該要聽過,但卻從來沒有聽過的搖籃曲。40餘歲的大男人,竟然有若孩子般地靜靜落淚在書房!感動於音樂之美呢?還是,還是難以承載40餘年的失落?

這是睽違的兒歌嗎?我不知道,我不知道南王的媽媽們能唱那麼動人的兒歌給小孩子們聽!

隨後,我拭去淚水,拿起帶子走入客廳,把妻女都喚來一起聆聽那一支母帶, 我們都出奇的安靜,靜靜地聽完那首歌,忽然,二女兒揚起快樂的聲音說:「我知 道了!我知道了!這首歌有一位 mumu(祖父母或部落長老的通稱)到學校來教過 我們。」哦,原來爸爸遺失的,女兒拾得了,感謝學校的安排。我忽然想到,只要 我們記憶中有它,心中有它,靠著新的技術、方法與策略,我們還可以讓它復活。

(本文作者為國立臺灣史前文化博物館副研究員兼任南科館籌備主任,摘錄發表於臺灣原住民音樂文教基金會舉辦之「臺灣原住民童謠研討會」的《臺灣原住民童謠研討會論文集》,頁200-250。)

#### 參考書目

- 1. 史惟亮1967臺灣山地民歌調查報告,收在《論民歌》頁32-69。臺北:幼獅。
- 2. 朱介凡1984「中國歌謠論」。臺北:中華書局。
- 3. 行政院原住民委員會1988臺灣原住民生活狀況之調查報告。臺北:行政院原住民委員會。
- 4. 呂炳川1982臺灣土著族音樂。臺北:百科。
- 5. 呂鍾寬1997臺灣的音樂文化發展初論。收在第三屆臺灣本土文化國際學術研討會論文集,頁429-449。臺北:國立臺灣師範大學人文教育研究中心。
- 6. 宋龍生1997 卑南族卑南(南王)部落的形成和發展。發表於臺灣省文獻會主辦臺灣原住民歷史文化學術研

討會。

- 活祥瀚1997(12)臺東縣史開拓篇。臺東:臺東縣政府。
- 8 林信來1985臺灣卑南族及其民謠曲調研究。臺東:東部印刷廠。
- 9. 林信來1987南王聚落之音樂。收在劉斌雄、胡台麗《臺灣土著祭儀及歌舞民俗活動之研究》之第五章第二 節, 百231-237。臺北: 中研院民族所。
- 10. 林桂枝 1998(6)從阿美族歌謠分類對原住民民族音樂的省思: 以北部阿美族爲例。收在《後山音樂祭學術 研討會論文集》,頁45-67頁。臺東:臺東縣立文化中心。
- 11. 林海音 1977〈在兒歌聲中長大〉。朱介凡編著《中國兒歌》之序,頁1-2。臺北:純文學。
- 12. 林道生 1997 臺灣原住民民謠與音樂教育。收在第三屆臺灣本土文化國際學術研討會論文集,頁17-24。臺 北:國立臺灣師範大學人文教育研究中心。
- 13. 洪國勝、錢善華1995 卑南族傳統童謠。高雄:高雄市臺灣山地文化研究會。
- 14. 許常惠1987從雅美族對歌謠的分類法試論雅美族音樂的形態。收數在許常惠著《民族音樂論述稿(一)》, 頁53-144。臺北:樂韻。
- 15. 許常惠1988 臺灣土著民族的音樂。收在《民族音樂論述稿(二)》,頁159-165。臺北:樂韻。
- 16. 陳文德、林信來、平衍1987 卑南族祭儀與歌舞研究。收在劉斌雄、胡台麗《臺灣土著祭儀及歌舞民俗活動 之研究》之第五章第二節,頁194-259。臺北:中研院民族所。
- 17. 陳榮福紀錄、曾思奇譯註1994猴祭歌。山海雙月刊第七期,頁84-85。
- 18. 陳榮福紀錄、曾思奇譯註1994葬猴歌。山海雙月刊第七期,頁86-88。
- 19. 陳鄭港1997臺灣原住民音樂文化及其發展。收在第三屆臺灣本土文化國際學術研討會論 mumu 卑南語對祖 父母輩的稱謂。文集,頁25-35。臺北:國立臺灣師範大學人文教育研究中心。
- 20. 陳鄭港 1997 臺灣原住民音樂文化及其發展。收在第三屆臺灣本土文化國際學術研討會論文集,頁 25-35。 臺北: 國立臺灣師範大學人文教育研究中心。
- 21. 曾振名1983 南王卑南族的遷移及其回顧。考古人類學刊,第43期,頁17-47。
- 22. 黃貴潮1998 阿美族的兒歌世界。收在《原住民音樂世界研討會論文集》,頁101-116。花蓮:原住民音樂文 教基金會。
- 23. 楊兆禎1984客家民歌。臺北: 天同。
- 24. 賴美鈴 1997 電腦在國小音樂教學的應用。收在世紀末的回顧 廿世紀音樂與音樂教學研討會論文集,頁 63-74。臺北:臺北市立師範學院。
- 25. 錢善華1997鄒族童謠研究。收在第三屆臺灣本土文化國際學術研討會論文集,頁1-16。臺北: 國立臺灣師 大人文教育研究中心。
- 26.謝世忠1987認同的污名。臺北:自立。
- 27. 謝世忠 1994山地歌舞在哪兒上演?原住民的歌舞場域。論文發表於「從部落到劇場」研討會。臺北市:山 海雜誌社、原舞者文化藝術團、東吳大學社會服務團。
- 28. 簡上仁1992臺灣的囝仔歌第一集。臺北:自立。
- 29. 簡文秀1997臺灣歌謠的探討與展望。收在第一屆臺灣本土文化學術研討會論文集,頁451-456。臺北:師大 人文教育研究中心。

#### 本期專題4

# 簡史朗聲耕邵語,再現逐鹿風光

文/張倩瑋

**1** 久以前,邵族祖先帕達木和族人一同打獵,有一天,他在叢林發現一隻從沒有見過的白鹿,於是和族人全力追捕,一路追到今南投縣魚池鄉,遠遠看去,白鹿突然跳進一條大河(日月潭)。帕達木和族人回到家鄉後,告訴村裡的人,他們發現一個有山有水、有吃不完的大魚,花草樹木非常漂亮的人間仙境。於是,帕達木帶著族人遷往這片新天地。

這是邵族的白鹿傳說,相傳邵族人就是追逐白鹿而來到今日月潭一帶。

# 挽救瀕危語言,編輯語言教材為推廣基礎

說到日月潭,其晨曦的美景名聞中外,是國際間少數素負盛名的人工湖泊,也是臺灣原住民族第10族「邵族」(ita thao 伊達邵)的故鄉。近百年來,隨著漢人進駐、政權干預,使得ita thao 被迫遷移、文化也逐漸被淡化。然而,青山綠水依舊,一波波的觀光潮湧進日月潭,ita thao 卻得面臨救亡圖存的危機。

關於ita thao,人口約700人,僅多於撒奇萊雅族,是全國人數第二少的原住民族。大部分聚居在魚池鄉日月村(德化社),即日月潭畔,少數幾戶定居在水里鄉頂崁村的大平林,是個相當袖珍的原住民族群,生活環境隨著日月潭的商業化、觀光化而帶來改變,面臨生存競爭的壓力,漢民族語言、文化全面入侵,逐漸取代傳統,使得部落傳統文化、語言走向式微。

為了推動原住民的母語教學,原住民族委員會和教育部於2005年合作編輯40種版本的原住民族語言教材,作為學校推廣母語教學的基礎。

#### 文史研究是研究語言的初衷

在40種版本的原住民族語言教材中,最令人好奇的,是邵語的編輯委員——沒有深邃的輪廓、操著平地人口音,在南投縣大成國中擔任國文老師的簡史朗。一位土生土長於埔里、道道地地的漢人,在ita thao的部落裡會說傳統母語的族人已寥

寥可數,簡史朗卻能說著流利的邵語、熟知部落文史。

「我的邵族名字叫做Ti-an」,簡史朗介紹自己的族名,原來是部落裡的女祭司替 他取的名字。一個非族人、非原住民族能得到部落的認同,爲其取族名,是非常光 榮的事。

接觸邵族文化,跟簡史朗是教師的身分有很大的關係,他因為教學而研究起地 方文史。他說,南投是一個多元民族的地區,伴隨他成長的埔里,是人類學的寶 藏,多族群在此交會,生活圈中有原住民的出現,族群間的互動,習以爲常,加上 自己擔任教職,必須編輯教材,才會跨入文化研究的領域,「我只是在研究我的生 活環境。|

簡史朗著洣於故鄉的文史調查工 作,除了教學時間外,其他時間幾乎 都奉獻給邵族,一下用DV紀錄邵族 傳統儀式,一會兒用相機記錄邵族生 活,手邊環不停地在紙上著墨些什 麼;家中堆積成山的史料,一座座資 料櫃從4、5坪大的工作室延伸到茶水 間,對簡史朗來說,這些都是無價之 寶。



簡中朗(左) 積極進行文中調查工作,來整編語言教 材。(圖片來源/簡史朗)

# 搶救文化要從語言著手

走進部落探尋研究,語言是很好的切入點,簡史朗說,「如果不懂這個族群的 語言,文化研究就像隔層紗。|由於邵族語的構詞、文法和漢語不同,因此文字翻 譯上會產生誤差,加上邵語發音的部位較爲特殊,有邊音,多個邊音的發音意思就 不同,若不懂邵語便無法貼切地理解邵族文化意涵,這也是促成簡史朗學習邵族語 的動機。

因爲深入了解邵族文化,他因而擔憂邵族文化流失的危機,「搶救文化要從語 言著手 |,如果在家中能用母語來溝通,這個語言不會消失,可惜,外來語已成爲 邵族人的通用語言。而且,南投隔代教養的問題非常嚴重,孫子不會說母語,祖父 母爲了和孫子溝通,被迫學習外語,久而久之,母語就慢慢退化。

簡史朗參加各研習會來推廣邵族文化之美。(圖片來源 /簡史朗)

簡史朗指出,阿美族、泰雅族等人數多,會說母語的也多,邵族人少,會說母語的人相對較少,其中三、四十歲的年輕人會講邵語的已經非常少,能用母語完整講出句子者區指可算,頂多只會幾個單字,夾雜在華語中。

以水里的大平林部落爲例,部落 沒有一個人會說邵語,簡史朗以驚異

的口吻重複著,「沒有一個人」,部落裡最後一位懂得和祖靈溝通的先生媽(女祭司)已過世,加上祖靈信仰被同化,祖靈象徵的祖靈籃被收起,在在說明了母語在那裡已經死亡、甚至可說文化已完全斷根。

# 先生媽與族群的連繫

先生媽在邵族的傳統信仰中,扮演 非常重要的角色,專門負責主持祭典, 也是與祖靈溝通的媒介,全程以傳統的 儀式、流利的族語進行,甚至肩負著保 存族群文化完整性的重責大任。對於邵 族來說,傳統信仰、文化、語言需依靠 祭典,把氏族結構、社會運作結合在一 起,凝聚向心力,所以假如先生媽、祖 靈藍、語言,維繫族群的金三角一個個 的消失,那麼族群傳承的危機就很大。



先生媽在主持祭典,祖靈具體存在於祖靈籃之中。(圖片來源/簡史朗)

### 「自覺」是語言復興的契機

「族語的消失真的是太可怕了! 只要一代人、兩代人不用,語言就會不見。」 礙於邵語的發音特殊,學習起來挫折感很大,學校裡每週1-2小時的母語課很難吸

引小朋友學習,且學校教育是單向溝通,這也是推行邵族語困難重重的原因之一。 母語如果不是從家裡出發,語言的傳承是很悲觀的,因此,簡史朗憂心邵語會變成 死語。

族語應該走進家庭,再從家庭走入社區、社會,做爲一個能達到雙向溝通的語 言才有活力。但如何讓母語從家裡出發? 簡史朗說出「自覺」二字,身爲邵族人有 沒有感覺自己文化的消失?他敘述著邵族面臨的最大困境,菁英分子都到外地工 作,留在部落裡的除了老人,就是社經地位較爲中下者,他們即使知道維護文化的 重要性, 但文化傳承必須而對的現實問題, 「是要顧腹肚,還是顧媽祖」。

簡史朗承認振興文化不能以「顧飯碗」爲藉口,尤其原住民語爲口述文化,一 代代地傳承,每向下一代,就在遞減,不常使用的詞彙會被遺忘,發音、用字也都 會隨時代轉變而有變化,「語言的傳承是一場持久戰,時間不等人」他也了解補救 工作的困難度,但礙於他不是個邵族人,能幫忙的力量有限,還是要靠邵族人的自 譽。

簡史朗表示,許多文史工作者在投入文化研究中,容易造成對文化的過度狂熱 而有不適當的行爲出現,說不清研究邵族文化有多久的時間,但簡史朗總能清楚的 劃分自己的界線,雖然有心爲邵族做些什麼,但他強調,畢竟自己是個外族人,有 此事不該插手。

就像語言的復興工作,許多部落中社經地位較高的家長,把小孩子送到都市學 校上課,就怕失去競爭力,但這不代表孩子不需要母語的薰陶,此時,兩相比較 下,陷入兩難選擇。唯有激發邵族人的使命感,但該怎麼做? 需要邵族人自己體 會。

外界所能做的就只有製造誘因,包括語言的學習、對環境的認同、對自己文化 傳承的危機感,簡史朗強調,「語言是文化傳承的根。」像政府大力推動12年國教 **免試升學,良善的立意可能阻礙學生學習母語的動機:以往考試升學管道,原住民** 學生可透過母語認證得到加分,現在這個動機沒有了,該怎麼辦?

# 語言文字化,減輕學習壓力

沒有自己的語言,思考邏輯都是別人的,簡史朗舉例說,國語中蜘蛛網的網 字,是「網住東西」之意,但邵語中蜘蛛網的的網字是指「蜘蛛的家」: 國語講「小 鳥在叫」,邵語說「小鳥在唱歌」,每個族群語言中詞彙的產生就是那個族群生活背景的顯現。不懂得自己的族群語言,文化意涵不只會被抽離,甚至被扭曲,簡史朗反問,「你說語言重要不重要?」當然無庸置疑,語言若被抽離,思考就會被取代。努力於保護邵族語,兩年前他又接受委託,和邵族耆老合作,編輯起電子版的邵族字典。這可說是原住民語言的一大突破,他振起精神,專心於邵語口傳文字的採錄工作,然後,逐字翻譯,再結合華語,努力以不失真的方式把邵語的資料統整起來,等於把語言給文字化。

簡史朗認爲,學語言講詞彙,除了要會念、會寫,如果有一個對應可以查詢的字典,對於學習語言來說可以減輕學習者的壓力。不過邵語字典編起來可不簡單,雖然編排上和一般字典一樣,照羅馬拼音的字母排序,但邵語有很多字根的變化,每種變化都有不同的字義,且隨時都有新詞彙增加,所以需要不停地增補、修訂。

他說,語言有著趨變性,尤其日月潭是很早就開發的觀光商業區,對於利益、 金錢的競逐是難免的,族人爲了做生意,學習閩南語、華語、英語、日語樣樣來, 而犧牲了母語。語言和文化相互牽動,正左右著邵族的存亡。

邵族語言的發展現狀 雖不免令人憂心,但他依 然不失熱心,謙說自己個 性很雞婆,從不居功、也 不求什麼名利,他認為 自己從研究邵族中得到許 多,包括學會邵語、了解 部落文化,對於一個研究 者來說是心喜的,所以只 要邵族人需要幫忙他就願



透過族語教學,讓族語有延續的機會。(圖片來源/簡史朗)

意回饋,就像他在部落中每週4堂課,開班教授族人說母語一般。

年屆62歲的簡史郎提早從學校退休,他想全心全意投入文史採集與研究,盡 其所能累積基礎資料。萬一眞的有一天,邵族像平埔族一般,文化、語言被完全同 化,至少回過頭來還有可以補救、挽回的機會。